
FORMAZIONE PERMANENTE

CLERO DIOCESI DI CUNEI- FOSSANO

29 GENNAIO 2026

BISOGNI, IDENTITÀ E PATERNITÀ DEL PRESBITERO

p. Salvatore Franco – Chiara Griffini

Servizio Nazionale Tutela Minori e Adulti Vulnerabili CEI 

INTRODUZIONE

La notizia di quanto accaduto ad un vostro confratello  coinvolto in abusi sessuali con una minorenne, 
hanno fatto certamente sorgere in tutti diversi interrogativi e probabilmente un senso di sgomento. Proprio 
questi interrogativi e questo sgomento possono oggi divenire il segno di una grazia che ci chiama tutti, me 
compreso, a rivedere noi stessi e a prendere maggiore consapevolezza della nostra vulnerabilità dinanzi al 
tema della affettività e sessualità. Ciò può infatti renderci più disponibili a compiere un passo nuovo nel 
processo della nostra maturazione come presbiteri.

Un mio zio, collaudatore di aerei, mi diceva che lui aveva imparato molto del suo lavoro osservando gli 
errori degli altri suoi colleghi. Questo non per criticarli o metterne in evidenza le incapacità, ma per 
apprendere in cosa anche lui avrebbe potuto sbagliare. L’errore altrui mostra infatti chiaramente 
l’imperfezione e fragilità umana per la quale tutti possiamo sbagliare, ma anche ci fa vedere in tutta 
chiarezza la portata e le conseguenze di un comportamento e così indica una via nella quale imparare a 
crescere in modo tale da non rifare possibilmente il medesimo errore.

Siamo qui dunque per interrogarci e per crescere insieme, per compiere insieme un esercizio di resilienza.

Quanto accaduto non è un fatto individuale, ma ecclesiale, perché le conseguenze dolorose ci riguardano, 
tutti, a partire da voi – vescovo e sacerdoti- ma tocca tutto il popolo di Dio della vostra terra.

La stessa divisione della comunità che l’abuso crea ci fa comprendere come sia un trauma collettivo, per il 
quale appunto serve un esercizio altrettanto comunitario di resilienza, che è confronto con gli interrogativi 
ma anche con gli stati d’animo. 

Alla consapevolezza degli errori e delle conseguenze, aggiungiamo un terzo elemento consapevolezza degli 
stati d’animo e della portata comunitaria della ferita. 

È l'elemento che trasforma la crisi in crescita. Dobbiamo dare un nome allo smarrimento, alla rabbia e alla 
vergogna che proviamo. Solo un presbitero che riconosce le proprie emozioni può diventare un pastore che 
guarisce

Tutti , ognuno con la propria modalità di reazione, siete stati toccati. Serve partire da questa consapevolezza
che vi accomuna, per trovare strade anzitutto personali per un passo nuovo e strade anche condivise, a 
livello di comune appartenenza presbiterale.

La resilienza ci chiama a non restare fermi ognuno nella propria lettura e nei propri vissuti. Possiamo 
distinguere infatti due prospettive attraverso cui la resilienza può prendere forma

 Resilienza Personale: Ogni sacerdote è chiamato a una rielaborazione interiore, trovando nella 
propria fragilità un nuovo modo di vivere il ministero.

 Resilienza Condivisa: La vera sfida è a livello di comune appartenenza presbiterale. Dobbiamo 
tracciare percorsi nuovi dove la fraternità non sia più un concetto astratto, ma un esercizio 



quotidiano di custodia reciproca e trasparenza. L’appartenenza quindi può diventare un cantiere in 
cui ciascuno può e deve fare la propria parte, perché alla domanda : “Sono forse io il custode di mio 
fratello?” La risposta sia : “ Si, lo sono, per chi compie abusi, per chi ne è vittima.”

Un’ immagine a cui ancorare il nostro esercizio di resilienza potrebbe essere quella delle formiche che di 
fronte a una frattura nel terreno insieme, ognuna per la propria parte, provano a mettere un ramo per 
riuscire le parti divise.  L’azione di una è importante, ma per essere efficace deve essere condivisa.

1 - BISOGNI FONDAMENTALI E STRUTTURAZIONE PSICOSESSUALE DELLA PERSONA

Quando ci troviamo di fronte ad un comportamento sessuale di tipo “abusante”, una domanda che può 
sorgere è: «Cosa spinge un adulto e per di più presbitero, ad interessarsi sessualmente di una persona 
molto più piccola di lui e che potrebbe essere sua figlia?». Perché cioè non ha scelto come oggetto della sua 
spinta sessuale una sua pari?

Questa domanda ci inoltra in una dimensione più profonda della sessualità che, in determinati casi, può 
assumere risvolti ed esprimere tensioni e attrazioni verso oggetti diremmo impropri. Comprendere la 
sessualità a questo livello ci permette di considerarla anche come qualcosa che può formarsi nella persona 
in conseguenza di bisogni intimi nati, a loro volta, da mancanze e ferite che possono aver segnato il proprio 
sviluppo e la strutturazione della personalità. Di fronte a tali bisogni, evidentemente, il senso del dovere e di
responsabilità, la fedeltà ad una promessa di celibato, il giudizio degli altri e in particolare dei fedeli, 
possono non rappresentare sempre una forza sufficiente ad impedire il comportamento sessuale. Diremmo 
quindi che questi sono dei bisogni “più forti”, impellenti, non facilmente riconoscibili e gestibili.

Possiamo chiederci dunque quali sono, in generale, i bisogni principali con i quali la sessualità è implicata e 
ai quali è deputata a rispondere e quando possono diventare impropri e difficilmente gestibili.

Attraverso lo studio delle conseguenze sulla persona che ha vissuto un abuso sessuale in età minore è 
possibile desumere alcuni bisogni implicati fortemente con aspetti fondamentali della strutturazione 
psicosessuale della persona: 

1 il bisogno di sicurezza e la relazione di attaccamento;
2 il bisogno di contenimento e il rapporto con il limite;
3 il bisogno di integrità della propria persona e dei confini psicologici e corporei e la propria immagine 

ed identità;
4 il bisogno di coerenza e continuità nella relazione con sé stessi e con l’altro significativo e il tema della 

fiducia;
5 il bisogno di “calore” (contatto e tenerezza) e il rapporto con l’intimità psicocorporea;
6 il bisogno fondamentale di essere riconosciuti e accolti e il rapporto con l’immagine di sé;
7 il bisogno di pienezza associato al rapporto con le zone corporee e le emozioni ad esso associate e i 

propri vuoti interiori con ciò che è mancato.
8 Il bisogno di realizzazione della propria persona e la dimensione sponsale del dono di sé
9 Il bisogno di trascendenza e l’empatia e la relazione a favore dell’altro

Di questi aspetti vorrei metterne in evidenza alcuni che possiamo ritenere particolarmente fondamentali: 

1 - Anzitutto la relazione di attaccamento: come sappiamo la strutturazione psichica della persona comincia 
a formarsi nell’esperienza fondamentale e originaria di essere oggetto di cura e di amore e quindi all’interno
di una relazione di attaccamento e mediante le diverse esperienze e percezioni del proprio sé psicocorporeo
e del mondo. È anche nella relazione di attaccamento, soprattutto quella madre-bambino, che si formano le 
matrici relazionali sulla base delle quali si costituisce, nel corso dello sviluppo, lo stesso sistema sessuale 
della persona. Tale matrice è composta dalla memoria di una serie di reazioni al contatto che hanno 
generato determinati tipi di eccitazione psicosomatica e una traccia che permane nell’esperienza del piacere



e dell’ansia influenzando così anche l’esito dello sviluppo delle fantasie sessuali. Sarebbe fondamentalmente
questo il motivo per cui, quando non si riescono ad integrare le diverse spinte motivazionali che fanno parte
di una relazione di attaccamento adulto, è possibile che queste conducano a cercare di essere “soddisfatte” 
sessualmente in modalità disfunzionali.

2 -Il bisogno di contenimento e il limite: dall’esperienza vissuta di contenimento e sicurezza deriva inoltre il 
nostro rapporto con il limite. Pensiamo al sentirsi abbracciati e sicuri. Il non essere stati sufficientemente 
contenuti comporta un certo disagio a sapersi porre dei limiti e nel rapporto con i propri e altrui confini 
psicocorporei.

3 - Il bisogno di integrità: l’esperienza delle persone che hanno vissuto un abuso sessuale da piccole, mostra 
come l’intrusione fisica e psicologica della sfera intima e sessuale di una persona, ancora immatura e fragile,
provoca una incrinatura o una dissociazione tra i collegamenti delle diverse parti psichiche di sé. Ciò 
evidenzia la funzione importante che la stessa sessualità ha nell’opera di integrazione di tali parti della 
persona e, al tempo stesso, come risenta del tipo di connessioni o sconnessioni tra tali parti dovute agli 
eventi della vita. Da qui deriva che il percorso della maturazione sessuale si rivela inscritto in quello 
orientato all’integrazione della persona nella sua totalità.

Ciò evidenzia inoltre come la dimensione sessuale sia effettivamente legata, a livelli molto profondi, alla 
costruzione del senso di identità della persona nel quale ha un ruolo importante come sono stati vissuti 
l’intimità e il ri-conoscimento di sé da parte degli altri.

4 - Il bisogno di pienezza e il rapporto con i propri vuoti: Il senso di vuoto corrisponde ad una mancanza di 
pienezza e interezza a cui possono corrispondere delle condotte atte a colmare questa insufficienza 
attraverso modalità disfunzionali, eccessive e ripetitive, che riducono il proprio ambito sessuale e la 
incapacità empatica di comprendere e rispettare la persona dell’altro.

2. LAVORO IN GRUPPI

1. La Sosta (L'ascolto): Accogliere gli interrogativi e gli stati d'animo senza fretta di risolverli.

2. La Condivisione (La parola): Trasformare il trauma individuale in un vissuto comune, abbattendo le 
barriere dell’isolamento e del giudizio/pregiudizio.

Tre domande per ascoltarsi e condividere: 

 Su quali bisogni la vicenda di don Ocio mi ha fatto interrogare circa me stesso?

 Quale emozione prova ora come sacerdote parlandone qui? Quale emozione all'esplodere della 
vicenda?

 Quale errore in don Ocio ho visto e che mi fa pensare?

RIPRESA COMUNITARIA

3. La Ripartenza (Il patto): Definire insieme passi di crescita: formarsi e ripartire



3 - LA PSICOSESSUALITÀ DI CHI COMPIE UN ABUSO

La soddisfazione di questi bisogni fondamentale appare particolarmente carente nella psicologia di coloro 
che abusano sessualmente dei minori e ciò fa comprendere la dinamica per la quale la soddisfazione dei 
propri bisogni può avvenire attraverso la sostituzione di ciò che viene sentito, dal proprio sé frammentato, 
come “mancante” e fonte di senso di inadeguatezza e quindi di vergogna, con l’uso strumentale sessuale di 
un’altra persona.

I tentativi, che il soggetto compie per risolvere la sua “incompletezza” e inadeguatezza, sono come dei 
meccanismi di “riparazione”, che possiamo paragonare all’incollare le parti di un oggetto rotto che possono 
non combaciare più come all’inizio. È proprio in questa “riparazione” che la sessualità acquisisce una 
funzione molto importante in quanto tali sostituzioni possono essere, a vari livelli, erotizzate proprio per la 
intima relazione che sussiste tra l’identità personale e la sua dimensione sessuale.

Tutto ciò conduce ad una considerazione generale che può essere utile nella comprensione dei meccanismi 
della sessualità: provare eccitazione sessuale o fantasticare in modo sessuale non implica automaticamente 
e necessariamente che si abbia una tendenza innata verso l’oggetto di tali pulsioni e fantasie, ma piuttosto 
che, attraverso queste, si stia cercando di risolvere temi più profondi e legati alla propria esperienza e alla 
integrità del proprio sé e al proprio modo di riparare i propri deficit relazionali spesso legati all’intimità e 
alle relazioni con i propri genitori.

Alle fantasie sessuali è legato inoltre l’uso e abuso della pornografia che in qualche modo le sostituisce con 
immagini preconfezionate che non fanno altro che ridurre maggiormente lo spettro della capacità 
fantasiosa del soggetto per fissarla attorno ad esse. Al tempo stesso la pornografia e il cyber-sesso possono 
apparire al soggetto anche come un modo per sopportare l’alienazione di parti importanti di sé. Coloro 
infatti che guardano un numero eccessivo di immagini o video pornografici non fanno altro che tentare di 
anestetizzare la ferita emotiva che portano nel profondo di sé e che riguarda proprio l’intimità.

Caratteristica Desiderio REPRESSO
Desiderio GESTITO 
(Integrato)

Desiderio COMPULSIVO

Atteggiamento 
Mentale

Negazione: "Io non 
provo questi impulsi".

Consapevolezza: "Sento 
questa spinta e la 
riconosco".

Asservimento: "Devo 
soddisfare l'impulso 
subito".

Effetto 
Psicologico

Scissione, rigidità, 
ansia, improvvisi crolli 
emotivi.

Libertà interiore, 
serenità, capacità di 
stare nel conflitto.

Dipendenza, senso di 
colpa post-azione, vuoto 
esistenziale.

Relazione con 
l'Altro

L'altro è un pericolo da 
evitare o un 
"tentatore".

L'altro è una persona 
con cui relazionarsi in 
modo oblativo.

L'altro è un oggetto 
funzionale al proprio 
scarico tensionale.

Meccanismo 
Prevalente

Rimozione: L'energia 
viene spinta 
nell'inconscio.

Sublimazione: L'energia 
alimenta la carità e la 
creatività.

Agito (Acting out): 
L'impulso passa 
direttamente all'azione.

Risultato Perfezionismo esteriore Umanità autentica, Doppia vita, 



Caratteristica Desiderio REPRESSO
Desiderio GESTITO 
(Integrato)

Desiderio COMPULSIVO

Spirituale
che nasconde un 
"sepolcro imbiancato".

capace di compassione e
vicinanza.

frammentazione 
dell'identità, crisi 
vocazionale.

Stato del Celibe Gestione del Desiderio Rischio Psicologico

Il "Rigido" (Represso)
Considera il desiderio un peccato. Lo 
nega sistematicamente.

Esaurimento (burnout), cinismo, 
scatti d'ira, "clericalismo" come 
corazza.

Il "Frammentato" 
(Compulsivo)

Vive il celibato pubblicamente ma cede 
a "compensazioni" private.

Doppia vita, scissione dell'io, 
profonda depressione o ansia.

L' "Oblativo" 
(Gestito)

Sente la mancanza di una compagna, ma
trasforma quella mancanza in spazio per
molti.

Fatica fisiologica (accettata), ma 
grande equilibrio emotivo.

3 - ABUSO E CONGRUENZA EMOTIVA

Alla luce dell’analisi che abbiamo fatto dei bisogni fondamentali connessi con la strutturazione psicosessuale
della persona, possiamo comprendere meglio come il fatto che un adulto ricerchi il contatto intimo e 
sessuale con una persona molto più piccola, ci informa che dovrà trovare una certa “congruenza emotiva” 
con questi. Sembrerebbe cioè che l’abusante cerchi di connettersi con parti più antiche della sua memoria 
psico-organica e precisamente con quei punti in cui è avvenuta la distorsione e dissociazione del proprio sé 
e che rivedrebbe in qualche modo nella persona più piccola. Per questo più che il corpo dell’altro l’abusante 
cercherebbe la sua età come espressione del suo bisogno di ricollegarsi a parti perdute o sofferenti di sé.

Questo meccanismo può essere rilevato anche in chi abusa di persone adulte fragili. Ricordo un sacerdote 
che aveva avuto una relazione sessuale con una donna sposata e al quale venne rimproverato di essersi 
approfittato di una persona vulnerabile in quanto la donna stava attraversando un periodo molto difficile. A 
tale accusa egli rispose che anche lui in quel periodo si trovava in una particolare condizione di fragilità. 
Questa risposta evidenzia come nell’abuso spesso si “aggancino” due fragilità, due storie difficili, bisogni 
dell’uno e dell’altro che si intersecano. 



4 - L’ABUSO DI UN MINORE COME INGANNO DELLA PATERNITÀ

Quando l’abuso è compiuto da un sacerdote non solo possiamo considerare come i suoi bisogni 
fondamentali siano stati soddisfatti in maniera distorta e disfunzionale ma anche possiamo osservare, come 
attraverso una lente di ingrandimento, la natura propria dell’abuso che è quella di essere un inganno e, in 
specie, un inganno sulla paternità.  

Ciò che caratterizza particolarmente l’abuso compiuto da un sacerdote è infatti l’inganno sulla sua 
dimensione generativa legata alla propria identità sessuale maschile e al ruolo di paternità sacerdotale che 
svolge. Al posto di prendersi cura dell’altro e in particolare del più piccolo e fragile, come farebbe un buon 
padre, lo utilizza per sé. In ciò egli compie un inganno particolarmente grave perché ciò che viene ad essere 
distorta e tradita è l’immagine simbolica di paternità che ognuno porta dentro di sé, al di là dell’esperienza 
buona o cattiva che può aver vissuto dei propri genitori e che egli incarna in quanto la sua figura si pone al 
confine tra la dimensione spirituale e trascendente e quella familiare, tra la paternità divina e quella umana.
L’abuso da parte di un sacerdote è dunque per questo un’esperienza estrema “incenstuale” e quindi di 
inganno psicologico e spirituale.

Non è un caso che in numerose storie di sacerdoti autori di abuso su minori emerga una mancanza o 
inadeguatezza della figura paterna e quindi una “fame del padre”, collegata ad una strutturazione 
narcisistica della personalità.

Il sacerdote abusatore può essere attratto dunque dallo svolgere un ruolo paterno nei confronti degli altri 
proprio per la mancanza e nostalgia che sente dentro di sé di tale paternità. Tra lui e le vittime che sceglie è 
dunque probabile che si possa riscontrare una triste corrispondenza tra mancanze e bisogni. All’origine 
dell’attrazione del sacerdote nei confronti del minore e in particolare dell’adolescente, vi può quindi essere 
l’intuizione da parte di entrambi del comune desiderio di un padre che è stato sentito psicologicamente 
assente.

L’essere “padre” da parte del sacerdote sembrerebbe da una parte sublimare la problematica della 
mancanza del padre ma al tempo stesso amplificarla. Dal punto di vista psicologico infatti lo sforzo 
identificativo del sacerdote che desidera fare da padre per i suoi fedeli più piccoli e bisognosi della sua 
attenzione e cura, non sarebbe supportato dalla presenza interiorizzata di una figura paterna significativa e 
positiva. Ciò spiegherebbe il fatto che l’attività erotica alla quale i sacerdoti che abusano inducono le vittime 
sarebbe spesso imbevuta di un benevolo ma ambiguo “paternalismo e che la dinamica abusante realizza di 
fatto un mondo mentale in cui vige la trasgressione e vengono annullate le reali valenze paterne per dare 
spazio ad un certo senso di onnipotenza che pervade l’immaginario.

Nell’abuso, e in particolare in quello compiuto da un sacerdote, vi è dunque come una “trasmissione” nel 
cuore e nella carne della vittima qualcosa della falsificazione e dell’inganno che è germinato prima in se 
stesso, nella sua storia, spesso nelle pieghe più recondite delle sue relazioni familiari.

Alla luce di queste considerazioni possiamo meglio comprendere come il sacerdote che abusa viva come 
“sospeso” tra il proprio ruolo sacerdotale, la sua paternità mancata e i conflitti e bisogni interni che 
reclamano i loro diritti. Ciò lo condurrebbe a preferire di vivere in una condizione ibrida in cui trova posto un
mondo segreto nel quale egli può essere ad un tempo il sacerdote, il padre che lui e la sua vittima non 
hanno avuto e infine anche l’adolescente con il suo senso di inadeguatezza personale e sessuale, che 
reclama i suoi “diritti” di avere ciò che non ha avuto e giustifica per questo le sue azioni.

In ciò però il sacerdote in questione non “vede” l’altro e i suoi reali bisogni di crescita e di autonomia. Il suo 
in fondo è un “gioco solitario”, masturbatorio”, velato solo esteriormente da aspetti pseudo-relazionali e 
pseudo-affettivi, che egli può anche chiamare “amore”.



 5 - LA MATURITÀ DELL'UOMO ADULTO: IL CICLO DI ERIKSON

Per comprendere l'origine della "fame di padre" e della distorsione generativa citata da p. Franco, è utile 
guardare al presbitero attraverso le tappe dello sviluppo psicosociale di Erik Erikson. La maturità affettiva 
non è un dato statico, ma l'esito di una crescita che nell'uomo adulto deve sfociare nella Generatività.

A. Il passaggio dall'Intimità alla Generatività

Secondo Erikson, l'adulto (e dunque il presbitero) vive una tensione tra Generatività e Stagnazione.

 La Generatività è la capacità dell'uomo maturo di trascendere sé stesso per prendersi cura di ciò che
ha generato (figli, opere, comunità). È una "paternità psichica" che gode nel vedere l'altro crescere 
e diventare autonomo. Dare la vita, curare e lasciar andare.

 La Stagnazione è invece il ripiegamento narcisistico su di sé. Se il prete non ha risolto le fasi 
precedenti dell'Identità (chi sono io come uomo?) e dell'Intimità (so legarmi profondamente a un 
pari?), il suo celibato diventa un "isolamento" difensivo.

B. L'abuso come regressione e "Stagnazione"

L'abuso può essere letto come il fallimento della fase generativa: l'adulto, incapace di una paternità che 
dona vita, regredisce a modalità infantili o adolescenziali. Invece di essere un "padre" che offre protezione, 
egli cerca nel minore (o nel fragile) la soddisfazione di quei bisogni di attaccamento rimasti inevasi nelle sue 
tappe precedenti. In questo senso, l'abusante è un uomo che è rimasto "incastrato" in una fase evolutiva 
precedente, dove il sé non è ancora capace di alterità e dono.

C. Caratteristiche dell'adulto affettivamente maturo

Un'integrazione affettiva riuscita nel presbitero si manifesta attraverso tre pilastri dell'essere "uomo adulto":

1. Alfabetizzazione Emotiva: L'adulto non è reattivo. Sa distinguere tra un sentimento (provare 
solitudine) e un'azione (cercare una compensazione). Non teme le proprie ombre: le riconosce, le 
nomina e le governa attraverso la propria direzione spirituale, la preghiera, le relazioni alla pari con 
coppie, confratelli, consacrate

2. La Capacità di Solitudine: La maturità sacerdotale si misura dalla capacità di stare soli con Dio e con 
sé stessi senza sentirsi vuoti. L'adulto abita la solitudine; il bambino ne scappa cercando 
compensazioni.

3. Il Limite come Custodia: L'adulto comprende che il "No" posto ai propri impulsi è il "Sì" più grande 
alla libertà dell'altro. La sua mascolinità non è predatoria ma protettiva: è la forza che crea il 
"recinto" (il pater) 

Dimensione Stagnazione- Immaturità Generatività- Adultità

Relazione
Cerca dipendenza o 
ammirazione.

Promuove libertà e 
autonomia.

Identità
Il ruolo copre un vuoto 
interiore.

Il ministero esprime una 
pienezza umana.

Uso del Potere Seduttivo, manipolatorio o Autorevole, orientato al 



Dimensione Stagnazione- Immaturità Generatività- Adultità

autoritario. servizio.

Gestione dei 
bisogni

Compensazioni segrete e 
frammentate.

Integrazione e narrazione 
di sé.

Visione 
dell'altro

Strumento per i propri 
bisogni.

Soggetto sacro da 
custodire.

5 – L’IDENTITÀ PATERNA SACERDOTALE

L’abuso e in particolare quello compiuto da un sacerdote evidenza in maniera drammatica l’importanza e la 
necessità di una identità genitoriale paterna sufficientemente adeguata. Il sacerdote è sempre “padre” in 
quanto la paternità spirituale-sacerdotale non è intrinseca semplicemente alla funzione e al ruolo che egli 
svolge, ma alla sua stessa natura e identità personale nella quale ha agito e agisce il sacramento dell’ordine. 
Per questo, anche nella sua vita privata, nascosta agli occhi di tutti, il sacerdote resta padre così come, in 
modo figurato, un genitore resta sempre genitore anche quando si separa dalla moglie.

Ciò implica un cammino di acquisizione di tale identità o meglio, di conformazione all’identità interiore 
spirituale-sacramentale che si innesta in quella personale. Ciò non è scontato, soprattutto nella società in 
cui viviamo e nella quale non è certo facile far crescere nell’uomo maschio l’identità e funzione paterna. 
L’immagine paterna infatti non ha una ricchezza di sostrati psicofisici così come quelli materni. Essa si basa 
essenzialmente sugli aspetti genetici e viene, in un certo senso, “da lontano”, non solo e semplicemente 
dalla matrice culturale, ma dall’immateriale psichico, dal relazionale, anche molto dall’immaginario, da 
quella zona cioè di confine tra la psicofisicità e la dimensione trascendente della persona. Tale trascendenza 
è significata in particolare dalla presenza e corporeità del padre, a cominciare dalla diversità e odore e dalla 
consistenza della pelle e dal timbro della voce diversi da quelli della madre, che comporta, nel figlio, la 
consapevolezza di un altro emisfero di sé, che egli desidera scoprire in modo nuovo rispetto a come si 
relaziona con la madre e segna, per questo, un orizzonte ulteriore, la rappresentazione simbolica cioè di un 
“altrove” verso cui dirigersi.

Una delle funzioni principali della paternità è la promozione dell’identità della persona e, al tempo stesso, è 
quella di porre, in maniera delicata e rispettosa, ma chiara, i “confini” e quindi i limiti alle diverse forme di 
eccesso e abuso nei confronti della libertà e dignità altrui. Non a caso una etimologia della parola “pater” 
rimanderebbe proprio all’idea di pastore e custode che, nelle lingue semitiche, è collegata alla funzione di 
creare un "recinto" come difesa e quindi un limite.

In questa visione il padre non è considerato quindi come “il guardiano che divieta l’incesto” da parte del 
figlio, come ha espresso Freud e che desidererebbe sessualmente la madre, quanto piuttosto, in modo più 
ampio, come “il custode che protegge dall’abuso”. Per questo motivo la figura paterna andrebbe 
considerata e valorizzata come il “custode” che protegge il figlio e i piccoli in genere dall’abuso.

L’epoca in cui viviamo, caratterizzata dalle identità fluide e delle sessualità fluide, ha più che mai bisogno 
della scoperta della funzione di limite e di protezione dell’altro e, al tempo stesso, di spinta verso un mondo 
migliore e di generatività che può offrire in maniera rinnovata la paternità sacerdotale. In questo senso 
«diventa importante essere consapevoli del clima culturale da cui provengono le generazioni di questo 
tempo rispetto al sentirsi figli e padri, avvertendo il rischio di essere loro stessi trascinati nella responsabilità



che compete loro in una paternità emotiva, ma non affettiva, cioè guidata e integrata da un’etica (C. 
Griffini).

Nel sacerdote dovrebbe riflettersi anzitutto l’aspetto di difesa e protezione del più indifeso che è contenuto 
nella mascolinità e paternità e ben espresso nella figura di Giuseppe, il padre putativo, o meglio, adottivo, 
del Cristo che, come scriveva l’allora cardinale Wojtyła:

«Ogni attività esterna, sociale ed organizzativa dell’uomo nella Chiesa, deve essere ripiena dello spirito di 
paternità e protezione. (…) Di conseguenza si può dire che l’uomo nella Chiesa è “apostolo” quando è 
protettore ed ecco allora che realizza, in tutto il significato di questa parola, il suo ruolo nel regno di Dio 
sulla terra. (…) Nel rapporto con Cristo entrambi questi aspetti della personalità maschile trovano piena 
ragione d’essere: l’aspetto apostolico e quello protettivo».

L’altra dimensione della paternità sacerdotale da far maturare sempre più e che trova fondamento nella 
stessa mascolinità è quella del dono di sé. Il rimando a questo significato lo troviamo contenuto già nella 
stessa sequenza della generazione di un figlio. Questa infatti, quando sufficientemente adeguata, va dal 
desiderio del figlio al gesto sessuale nell’unione coniugale, con il quale l’uomo fa “dono di sé” alla donna e, 
da qui, a diventare, nella propria psiche, “gravido” del figlio durante il periodo che precede la sua nascita e 
poi durante tutta la vita.

In questa esperienza il gesto unitivo e donativo del padre “semina” nella carne del figlio il germe dell’amore 
vissuto come dono di sé e collega originariamente il figlio a lui e al suo mondo interiore. Si tratta cioè di una 
trasmissione di una dimensione di dono di sé che il figlio assumerà e porterà poi, a sua volta, nella propria 
vita, come tratto fondante del proprio essere ed agire a cui ogni volta tornare.

Questo fondamento biologico, su cui si basa la dinamica triadica del dono di sé, rimane sempre presente 
anche se l’esperienza ci dice che la nascita e le prime fasi di crescita di tanti sono affette da meccanismi e 
dinamiche psicologiche o anche fisiche che poco o nulla hanno a che vedere con il suo significato simbolico. 
Per questo motivo, ciò che dovrebbe costituire il compito culturale, formativo e terapeutico necessario, è la 
riappropriazione di sé e di questa dimensione del dono di sé attraverso percorsi di guarigione di quella ferita
originaria che si porta dentro se stessi e che riguarda spesso proprio la paternità. La paternità e la maternità
non rappresentano infatti solo una dimensione istintiva ma anche qualcosa da ricevere, acquisire, 
conquistare e lasciare che prenda spazio nella carne, nella mente e nell’intera struttura personale.

Come ogni uomo, anche il sacerdote ha quindi il compito di far sviluppare la sua propria dimensione di 
generatività e paternità nel dono di sé, secondo una sua specifica modalità che egli dovrebbe incarnare, 
grazie all’ordinazione sacerdotale, in un orizzonte più vasto, oltre i confini biologici, in quella che Péguy, 
ricordando alcuni che considerava come suoi maestri, ha chiamato “pietà discendente”, dove con il termine 
pietà si deve intendere devozione, dedizione, rispetto e amore nei confronti di un mistero che oltrepassa se 
stessi. 

Se teniamo conto che, a causa di meccanismi psichici patologici, la paternità sacerdotale può finire, non solo
per rimanere immatura, inespressa e sterile, ma anche divenire “perversa”, allora diviene ancor più urgente 
ritrovare e reinventare un modo di essere padri fondato sulla dimensione del dono di sé ancor più profonda.

Fuori dalla dinamica del dono di sé il sacerdote si trova infatti incastrato tra un modello gerarchico e 
monocratico, in cui impera centrale la dimensione del ruolo e del dominio sulle coscienze, e un modello, se 
pur più aderente al contesto sociale attuale, che disconosce, di fatto, la funzione paterna e quindi lo lascia in
preda del senso di inefficacia e di solitudine.

Mettere la paternità pastorale nei percorsi di formazione umana permanente per i sacerdoti significa. Per 
questo, «leggere tale paternità alla luce dei registri che caratterizzano la paternità e la filiazione di quelle 
esperienze particolari che sono tipiche delle paternità adottive e affidatarie».



L'adozione e l'affido rappresentano il paradigma più puro della paternità sacerdotale perché in esse si 
manifesta una genitorialità che accoglie senza aver generato biologicamente, e che dunque deve 
rinunciare a ogni pretesa di possesso o di "rispecchiamento narcisistico" nel figlio.

In questa prospettiva, la paternità sacerdotale "adottiva" si declina in tre movimenti cardine:

1. L'Ospitalità della Storia dell'Altro: Come il genitore adottivo accoglie un figlio che ha già una sua 
storia, ferite e radici, così il sacerdote è chiamato a ospitare la vita dei fedeli senza volerla riscrivere 
a propria immagine, rispettando l'alterità dell'altro come terra sacra.

2. Il Limite come Atto d'Amore: nell'affido, il genitore è un "custode temporaneo" che prepara il figlio 
alla libertà. Questa "distanza rispettosa" è l'antidoto all'abuso: il padre è colui che crea un recinto (il 
limite) non per imprigionare, ma per permettere al figlio di crescere al sicuro fino a quando potrà 
camminare da solo.

3. Dall'Emotivo all'Affettivo (L'Etica del Dono): La sfida è passare da una paternità "emotiva" (basata 
sul sentire, che può diventare manipolatoria o bisognosa di conferme) a una paternità "affettiva-
etica". In quest'ultima, il dono di sé non è un investimento per avere un ritorno d'amore, ma un atto
gratuito che, come nel caso del padre adottivo, trova la sua realizzazione nel veder fiorire l'altro 
"altrove", fuori da sé.

Assumere il registro dell'adozione significa per il sacerdote accettare che la sua fecondità non passa per la 
carne, ma per una scelta di appartenenza mediata dallo Spirito. Se il padre biologico può rischiare di vedere
nel figlio un'estensione di sé, il padre adottivo/sacerdotale sa che il figlio appartiene a un Altro (Dio). La 
paternità adottiva, in particolare, è tale perché legittima la condizione di mancanza del bisogno di paternità 
e di discendenza. La paternità pastorale è tale solo se anche essa saprà partire dal riconoscere tali 
mancanze, come condizioni reali di povertà derivanti dalla scelta celibataria. Solo così si potrà assumere una
paternità pastorale autentica, perché non compensazione di una mancanza, ma processo caratterizzato da 
uno scambio di doni, che avviene solo riconoscendo la comunità a cui il presbitero è inviato come portatrice
di quelle relazioni che lo faranno sentire padre di qualcuno, generatore di qualcosa per altri. Questa 
consapevolezza trasforma il ministero: non si è più "padroni della fede" altrui, ma compagni di viaggio che, 
come San Giuseppe, sanno farsi da parte (la "decrescenza" della paternità) affinché la vita dell'altro possa 
esplodere in tutta la sua dignità e libertà.

CONCLUSIONE

Lo scandalo degli abusi da parte di sacerdoti può dunque diventare, come ha espresso Stephene Rossetti, 
una ”tragica grazia”  se diventa anche l’alba di un “ritorno del padre” che sia anche nuovo “avvento del 
padre”, che, come Ulisse, ha viaggiato, ha sbagliato, ma, pur essendo, nel suo limite, molto meno rispetto a 
quanto ci si aspetterebbe da lui, si fa comunque compagno del cammino e delle cadute dei figli, fragile e, al 
tempo stesso, tenace nell’incertezza, pronto a rialzarsi dagli errori compiuti e dalle sconfitte, che non si 
stanca mai di cercare e di lottare per dare coraggio e speranza, promotore e sostenitore del seme del 
desiderio nel cuore del figlio e della sua “sete” di libertà generativa, “avvistatore di terre lontane” e di 
approdi sicuri.

Ripartiamo allora con la nostra valigia, ricaricata e liberata insieme, per un ritorno a casa con un passo 
nuovo e condiviso.



BIBLIOGRAFIA

Ascoltate chi è stato ferito

Ritessere fiducia, materiale per la giornata nazionale di preghiera del 2024 sussidi per la Quaresima

Servizio nazionale tutela minori e adulti vulnerabili https://tutelaminori.chiesacattolica.it/guardando-alla

-speranza-dalla-croce/

Rispetto. Generare relazioni autentiche. Materiale giornata nazionale di preghiera del 
2025https://tutelaminori.chiesacattolica.it/rispetto-generare-relazioni-autentiche-v-giornata-nazionale-di-
preghiera/

https://tutelaminori.chiesacattolica.it/la-compagnia-del-figlio-di-dio-nella-poverta-della-carne-un-seme-di-
speranza/Messaggio di Natale 2025

Patrick C. Goujon, In memoria di me. Sopravvivere a un abuso, Edb, 2023

Approfondire la fenomelogia

Benedetto XVI, Papa Francesco, Non fate male a uno solo di questi piccoli, 2019. Ed. Cantagalli

G. Pala, La Chiesa risponde agli abusi sui minori, 2020, San Paolo

S.Franco, Prima che l’abuso accada, Sugargo editore, 2021

K.O.Mwandha- A. Farina, La tutela dei minorenni e adulti vulnerabili contro gli abusi sessuali, Un approccio 
interdisciplinare, Lav, 2023

G.Daucourt, A.Cencini, A. Torres Queiruga, Il dolore della Chiesa di fronte agli abusi, 2023, Pazzini Editore

G.Ronzoni, Abuso spirituale, Riconoscerlo per prevenirlo, Edizioni Messaggero, 2023

D. De Lassus, Schiacciare l’anima. Gli abusi spirituali nella vita religiosa, 2021, Edb

P.Della Ciana, L’accompagnamento spirituale tradito, Cittadella

editrice, 2025

Abuso spirituale. Elementi di contesto https://tutelaminori.chiesacattolica.it/

Sacerdoti , religiosi/e

C. D’Urbano, Per sempre o finché dura, 2016, Citta Nuova

G.Crea, Dal trauma degli abusi al bisogno di rinnovamento, 2010, Edb

 A.Cencini, A. Deodato, L. Sabbarese, Prevenzione e formazione nella vita consacrata,Ed. San Paolo, 2025

S.Franco, La sessualità ritrovata. L’abuso sessuale e i mondi sommersi della persona e dell’amore, Sugargo, 
editore 2025

Promuovere ambienti sicuri

F. Airoldi, G. Marchetti, Buone prassi di tutela dei minori , Ed. San Paolo 2025

C. Griffini, Non è un’ app. Promuovere un sistema permanente di tutela dei minori nella Chiesa e nella 
società, 2021, Ed. Ave

https://tutelaminori.chiesacattolica.it/


A. Gianfreda, C. Griffini, Accountability e tutela nella Chiesa. Proteggere i minori dagli abusi oggi, 2022, 
Rubbettino


